
Europäische Gemeinsamkeiten und
Perspektiven - Kultur als Basis für
Frieden und Prosperität
Auszug aus dem 2024 erschienenen Buch „Niemand soll hungern,
ohne zu frieren“ von Wolfgang Bittner

Wolfgang Bittner

Fr. 13 Feb 2026

Nachdem in den deutsch-russischen Beziehungen einige Jahre lang Tauwetter
eingetreten war und eine zunächst noch blasse Sonne des Friedens und der

Prosperität die dunklen Wolken durchdrungen hatte, herrscht nach dem 24.
Februar 2022 wieder ein akuter Kalter Krieg, der rasch in einen heißen übergehen

kann. Nach wie vor werden Aggressionen geschürt, Russland wird permanent
provoziert, und es sieht nicht danach aus, dass diese Jahrhunderttragödie bald ein

Ende findet und die Völker Europas sich wieder auf ihre Gemeinsamkeiten

https://forumgeopolitica.com/de/ueber/autor/wolfgang-bittner-2


besinnen. Derzeit ist das Gegenteil der Fall; starke zentrifugale Kräfte und

divergierende politische Vorstellungen führen immer mehr zu
Auseinandersetzungen, auch innerhalb der europäischen Staaten.

Ein Europa souveräner Staaten

Im Gespräch ist erneut ein eigenständiges Europa souveräner Staaten – das
sogenannte Europa der Vaterländer –, also eine Abwendung von der US-affinen

Politik, die zu ruinösen Verhältnissen geführt hat. Mit gigantischer Aufrüstung und
einer Stärkung der NATO beginnen zu wollen, zeugt davon, wie verkorkst die

Situation ist. Denn der von den USA geführte Nordatlantikpakt hat sich in den
vergangenen Jahren von einem Verteidigungsbündnis zu einem

Aggressionsbündnis entwickelt, das sich anmaßt, global im Sinne des monopolaren
Anspruchs der USA zu agieren.

Um der Selbstständigkeit Europas willen das Hauptaugenmerk auf das Projekt
einer europäischen Armee zu richten, ist ebenso verfehlt. Denn im Rahmen der

NATO würde eine solche Armee letztlich den US-Militärs unterstehen, die dann
uneingeschränkten Zugriff auf europäische Kampfeinheiten für ihre

Interventionskriege hätten. Und außerhalb der NATO würde, nachdem die Briten
aus der EU ausgeschieden sind, die Atommacht Frankreich dominieren.

Es geht um viel Wesentlicheres, nämlich um eine Neubesinnung und Neuordnung
Europas. Und das lässt sich nicht in der neoliberalen Diktatur, mit der es die

Bevölkerung zu tun hat, durchsetzen, nicht mit diesem Brüsseler Wasserkopf und
den dort die Politik mitgestaltenden US-Netzwerken sowie etwa 12  000

Lobbyvertretungen, nicht in der herrschenden Aufrüstungshysterie, der
wirtschaftlichen und militärischen Interventionspolitik und den

Austeritätsvorgaben, die ärmere Länder in den Ruin treiben.

Dabei ist für eine Neuordnung Europas, in der es nicht nur um Ökonomie,

Technologie oder Militär gehen kann, eine Beteiligung Russlands unabdingbar.
Denn ohne Russland wird es ein friedliches, prosperierendes Europa nicht geben.

Insofern müssen sich alle Bemühungen der nächsten Zeit auf Vertrauen schaffende
Maßnahmen, Verhandlungen und eine Aussöhnung richten. Dazu gibt es

fortschrittliche Bestrebungen in ganz Europa. Die entscheidende Frage wird sein,
ob den Bekundungen Taten folgen und wie dieses zerrüttete Europa, wäre es dann

unabhängiger, künftig gestaltet werden sollte.



Europäische Kultur

Umso wichtiger ist es, sich auf Gemeinsamkeiten zu besinnen, die die Völker

Europas verbinden, und zwar unabhängig vom Willen und der Propaganda
nationalistisch gesinnter Kreise. Diese Gemeinsamkeiten finden sich in der Kultur.

Denn der geistig-kulturelle Austausch war niemals nur regional oder national
beschränkt oder ideologisch eingeengt. Es gab Epochen, in denen die Grenzen in

Europa durchlässiger waren als in unserer jüngsten Vergangenheit.

Von europäischer Kultur ist also die Rede, und wer davon spricht, meint für

gewöhnlich die in europäischen Ländern gepflegte Literatur, Musik, Malerei,
Bildhauerei, Architektur usw. Dazu gehören im weiteren Sinne auch die Achtung

der Menschenrechte, das Bildungswesen, Wohnbedingungen oder
Essgewohnheiten, ja sogar Verkehrswesen, Kranken- und Altenversorgung oder der

Umgang mit Strafgefangenen. Das alles nennen wir Kultur, die sich über die
Jahrhunderte entwickelt hat.

Die europäische Kultur gründet sich vor allem auf vier Säulen: erstens der
griechischen Philosophie und Humanitas, zweitens der römischen Zivilisation und

dem römischen Recht in Verbindung mit germanisch-keltischen Einflüssen, drittens
der christlichen und jüdischen Religion und viertens, aus jüngerer Zeit, der

Französischen Revolution mit ihrer Forderung nach Freiheit, Gleichheit und
Solidarität sowie den sich daraus ergebenden sozialen Ideen und Visionen.

Übrigens hatte die französische Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte von
1789 bereits Vorgänger in Korsika und in Polen, was heute kaum noch bekannt ist.

Die Ursprünge dessen, was wir heute allgemein als unveräußerliche und
unentziehbare Menschenrechte bezeichnen, lassen sich wiederum auf

Naturrechtsgedanken der Antike wie auch auf alte Volksrechte im europäischen
Raum zurückführen. Diese Grundrechte und Grundsätze, die sich später unter

anderem in der englischen Magna Charta Libertatum von 1215 sowie in der
Habeas-Corpus-Akte von 1679 manifestierten, wurden auch für die amerikanischen

Freiheitsrechte übernommen.

Wie aber konnte sich eine gemeinsame europäische Kultur in einem so zerklüfteten

Gebilde wie dem mittelalterlichen Europa entwickeln, fragen wir uns heute. Und
übersehen dabei, dass der kulturelle Austausch in früheren Jahrhunderten zeitweise

mindestens so intensiv und problemlos vonstattenging wie im 21. Jahrhundert in
der Epoche nach der vorübergehenden Beendigung des Kalten Krieges, der Europa

jahrzehntelang in feindliche Lager gespalten hatte. Solche Grenzüberschreitungen
und ihre Bedeutung für die Literatur, Kunst und Wissenschaften können nicht hoch



genug eingeschätzt werden. Das gilt für vergangene Jahrhunderte, aber auch für die

heutige Zeit, in der wir seit der von den USA oktroyierten Sanktionspolitik und
dem inszenierten Krieg in der Ukraine einen epochalen Rückschritt erleben.

Grenzüberschreitungen

Russland ist das größte Land Europas, das wird zurzeit systematisch verdrängt und
gerät allmählich in Vergessenheit. Aber zwischen den westeuropäischen Ländern

und Russland gab es jahrhundertelang intensive Handelsbeziehungen sowie
kulturellen und wissenschaftlichen Austausch. Was wäre die europäische Kultur

ohne die russische Literatur, Kunst, Musik, ohne das russische Theater? Ich nenne
nur die Schriftsteller und Dichter Leo Tolstoi, Fjodor Dostojewski, Anton

Tschechow, Maxim Gorki, Alexander Puschkin und Jewgeni Jewtuschenko, die
Maler Alexej von Jawlensky, Kasimir Malewitsch und Ilja Repin (ich habe sofort

die Wolgatreidler vor Augen), die Musiker Sergei Prokofjew, Dmitri
Schostakowitsch und Pjotr Tschaikowski (ich höre die Nussknacker-Suite).

Puschkin las Goethe, Goethe las Puschkin, bis heute wird in Russland Heinrich
Heine verehrt, und Ludwig van Beethoven widmete Zarin Elisabeth seine Polonaise

Op. 89, wofür ihm zum Dank eine großzügige Zuwendung gewährt wurde. Zar
Peter  I. arbeitete 1607 inkognito auf einer niederländischen Werft, um die

Techniken des Schiffsbaues zu erlernen, und Albert Lortzing verfasste nach dieser
historischen Episode das Libretto für seine Oper „Zar und Zimmermann“.

Zwischen den europäischen Ländern, ihren Dichtern und Künstlern gab es immer
einen regen kulturellen Austausch. Es ist kein Geheimnis, dass Johann Wolfgang

von Goethe seinen „ultimativen Kick“ während einer Italienreise erhielt. Und sein
Drama „Faust“ beruht auf einer Überlieferung, die erstmals 1587 in einem

deutschen Volksbuch erschien und von einem Mann berichtet, der einen Bund mit
dem Teufel eingeht. Das Vorbild dafür war augenscheinlich der Arzt und Gelehrte

Paracelsus, 1493 in der Schweiz geboren, der in Österreich und Italien lebte und
praktizierte. Auch der englische Dramatiker Christopher Marlowe (1564–1593)

schrieb ein Stück über diese Thematik – den Pakt mit dem Teufel – schon lange vor
Goethe.

Für viele Kulturschaffende gab es keine Grenzen. Der Nürnberger Bildhauer Veit
Stoß zum Beispiel schnitzte von 1477 bis 1489 den bis heute bewunderten Altar in

der Marienkirche in Krakau. Nikolaus Kopernikus wurde in Torun (Thorn)
geboren, und als er sich in Italien an der Universität einschrieb, wusste er nicht – so

wird bekundet –, ob er seine Herkunft als Deutscher oder als Pole angeben sollte.
Erasmus von Rotterdam pflegte einen umfangreichen Briefwechsel mit



Geistesgrößen in ganz Europa, unter anderem mit Justus Decius, Berater des

polnischen Königs Sigismund des Älteren, in Krakau. Decius (eigentlich Jost
Ludwig Dietz) stammte aus dem Elsass, das damals zu Deutschland gehörte, und

galt seinerzeit als eine der einflussreichsten Persönlichkeiten in Polen.

Friedrich Schiller wurde von den Ideen Jean-Jacques Rousseaus beeinflusst, der

französische Philosoph Voltaire lebte eine Zeitlang am Hofe Friedrichs des Großen
in Berlin, der schlesische Poet Andreas Gryphius – er lebte von 1616 bis 1664 und

schrieb wunderbare schwermütige Gedichte – traf in Amsterdam den
niederländischen Poeten Joost van den Vondel. Der Dichter Jakob Lenz und andere

deutsche Dichter, Vorläufer der Romantik, gingen nach Polen und Russland.
Heinrich Heine und Ludwig Börne emigrierten nach Paris, Georg Büchner –

verfolgt von der hessischen Geheimpolizei – floh nach Frankreich und in die
Schweiz, wo er mit 24 Jahren starb.

Der große polnische Dichter Adam Mickiewicz lebte jahrelang in Russland und in
Frankreich, der englische Dichter Lord Byron in der Schweiz und in Italien.

Dostojewski spielte Roulette im Baden-Badener Spielkasino, in Bad Homburg und
in Paris. Tolstoi besuchte Schulen in Deutschland, um sich Anregungen für eine

Schule in seinem russischen Dorf Jasnaja Poljana zu holen. Der spanische
Kulturphilosoph Ortega y Gasset studierte in Deutschland und lebte seit dem

spanischen Bürgerkrieg unter anderem in Frankreich und den Niederlanden. Die
deutschsprachigen Dichter Franz Kafka und Max Brod lebten in Prag, Franz Werfel

und Karl Kraus in Wien. Der Schriftsteller Alfred Döblin reiste 1923 einige Monate
durch Polen und hinterließ der Nachwelt seine hochinteressanten

gesellschaftsanalytischen Aufzeichnungen „Reise in Polen“, die 1926 erschienen.

Im „Dritten Reich“ und während des Zweiten Weltkriegs emigrierten deutsche

Schriftsteller und Künstler nach Schweden, zum Beispiel Kurt Tucholsky, Bertolt
Brecht, Nelly Sachs und Peter Weiss, oder nach England, zum Beispiel Alfred Kerr,

Kurt Schwitters oder Sebastian Haffner. Anna Seghers flüchtete vor dem deutschen
Faschismus in die Schweiz und weiter nach Frankreich, bevor sie in Mexiko

Zuflucht fand. Deutsche und polnische Existenzialisten und Intellektuelle fanden
Aufnahme in den Niederlanden und nach deren Besetzung in Frankreich und

Spanien. In den 70er-Jahren des vorigen Jahrhunderts flohen viele griechische
Künstler vor dem Faschismus nach Deutschland, Frankreich und Polen. Später

kamen zahlreiche Dissidenten aus den kommunistischen Ländern Osteuropas nach
Westeuropa.



Auch viele Maler wechselten ihren Wohnsitz, so Chagall, Kandinsky und

Jawlensky, die von Russland nach Frankreich und nach Deutschland gingen.
Gauguin heiratete eine schwedische Frau, der Bildhauer Brancusi wanderte sogar

zu Fuß von Rumänien nach Paris. Und auch der norwegische Maler Edward Munch
wandte sich nach Paris, ebenso der schwedische Dramatiker August Strindberg

oder der polnische Komponist Frédéric Chopin. Sigmund Freud, Begründer der
Psychoanalyse, emigrierte von Wien nach London.

Und schauen wir uns die Architektur an. Ganze Straßenzüge in Riga oder in Wilna
könnten ebenso in Lübeck stehen; in manchen Vierteln von Krakau oder Lemberg

meint man in Wien oder in Prag zu sein. Italienische Architekten wirkten in
Deutschland, Frankreich, Russland oder Polen. In den Dombauhütten waren

Baumeister aus vielen Ländern Europas vereinigt.

Alle diese Künstler, Schriftsteller, Dichter, Architekten und Gelehrten inspirierten

sich gegenseitig, und insofern können wir von einer europäischen Kunst und
Literatur, von einer europäischen Kultur sprechen. Jeder brachte seinen eigenen

nationalen Charakter, seine Persönlichkeit ein, geprägt durch die regionale Kultur,
durch lokale Eigenheiten, gesellschaftliche Verhältnisse, Landschaft, Folklore usw.

Betrachten wir Chagall und sein Werk: In seinen Bildern spiegelt sich seine
russisch-jüdische Kindheit wider. Und Franz Werfel, Autor jüdischer Herkunft, der

in Österreich lebte, bevor er nach Frankreich und weiter in die USA emigrierte,
schrieb einen Bestseller über den katholischen Wallfahrtsort Lourdes in

Frankreich.

Es gibt andere Gemeinsamkeiten als die Nationalität

Über die Jahrhunderte hat sich ein reger kultureller Austausch nicht nur zwischen

Ost und West, sondern auch zwischen Nord und Süd entwickelt, in den die Länder
eigene Impulse eingebracht und eine gemeinsame europäische Identität entwickelt

haben, und zwar trotz unterschiedlicher Mentalitäten, politischer Strategien und
kriegerischer Auseinandersetzungen. Nun ist festzustellen, dass dieser Prozess

durch gezielte Einflussnahme aus den USA gravierend gestört ist. Eine künftige
koordinierte Kulturpolitik sollte in der Lage sein, hier regulierend und bewahrend

einzugreifen.

Das wird allerdings Zeit brauchen, denn die westliche Sanktionspolitik und die

Hetzkampagnen gegen Russland haben dazu geführt, dass gegenwärtig tiefste
Eiszeit herrscht. Dennoch bemühen sich Künstler, Schriftsteller und Kriegsgegner

darum, die Verbindung nicht abreißen zu lassen. Das sind private Initiativen, die



hierzulande bei offiziellen Stellen Argwohn erregen und von den Medien, soweit sie

überhaupt darüber berichten, hämisch abgetan, in Russland aber durchaus positiv
wahrgenommen werden.

Zum Beispiel engagiert sich der Verein Deutsch-Russische Friedenstage Bremen
e. V. seit Jahren für Frieden, gegenseitigen Respekt sowie für die Wiederherstellung

gutnachbarlicher Beziehungen zur Russischen Föderation. In diesem Sinne finden
in Bremen viel beachtete Vorträge, Lesungen, Kundgebungen, Ausstellungen,

Filmvorführungen und sonstige Aktivitäten statt. Autoren politischer und
literarischer Bücher werden eingeladen, es wird informiert und diskutiert. Das

Gleiche geschieht in Leipzig bei der Initiative Friedenswende 2023 sowie in den
Friedensforen in Essen, Hannover, Kassel, Stuttgart und vielen anderen Orten.

Seit 2015 organisieren der Bauunternehmer und Musiker Owe Schattauer und der
Politiker Rainer Rothfuß Friedensfahrten nach Russland, die seit dem Ukraine-

Krieg wegen massiver Reiseeinschränkungen unterbleiben müssen. Der
Greifswalder Physiker Uwe Durak hat gemeinsam mit dem Moskauer Schriftsteller

Vladimir Fadejew im Frühjahr 2024 eine Anthologie mit deutschen
Friedensgedichten aus drei Jahrhunderten in deutscher und russischer Sprache

herausgegeben.[1] Und der Sänger Tino Eisbrenner eroberte bei einem großartigen
Konzert im Mai 2023 mit dem Lied „Kraniche“ die Herzen des Moskauer

Publikums.[2] Als Eisbrenner die zweite Strophe auf Deutsch sang, erhob sich das
Publikum im Saal – als Zeichen für Frieden und Völkerfreundschaft.

Literatur, Musik, Malerei, bildende Kunst oder Architektur können Grenzen
überschreiten, die Menschen hören und lernen voneinander, sie überwinden ihre

Fremdheit. Da sind unendlich viele Möglichkeiten, Brücken zu bauen durch Kultur,
die letztlich Grundlage für jede ökonomische oder technische Entwicklung ist. Das

ist essenziell! Schriftsteller und Künstler überschreiten mit Leichtigkeit Grenzen,
von denen es immer noch viel zu viele gibt, und sie haben zumeist keine Probleme

miteinander. Es gibt andere Verbindungen und Gemeinsamkeiten zwischen
Menschen als die Nationalität.

 Quellen und Anmerkungen

[1] Uwe Durak/Vladimir Fadejew: Die Augen von Anna. Deutsche Poeten über den
Frieden. U Nikitskich Vorot, Moskau 2024

[2] Das Lied: www.youtube.com/watch?v=IMMFepnuAUU (23.4.2024)

ARTIKEL TAGS:

http://www.youtube.com/watch?v=IMMFepnuAUU


      

    

   

    

   

    

Europa Frankreich Deutschland Großbritannien Russland NATO Dostojewski, Fjodor

Tolstoi, Leo Tschechow, Anton Gorki, Maxim Puschkin, Alexander Jewtuschenko, Jewgeni

Jawlensky, Alexej von Malewitsch, Kasimir Repin, Ilja Prokofjew, Sergej

Schostakowitsch, Dmitri Tschaikowsky, Pjotr EU Goethe, Johann Wolfgang Heine, Heinrich

Beethoven, Ludwig van Lortzing, Albert Schiller, Friedrich Rousseau, Jean-Jacques

Kafka, Franz Kraus, Karl Italien Polen Analyse

https://forumgeopolitica.com/de/tag/europa
https://forumgeopolitica.com/de/tag/frankreich
https://forumgeopolitica.com/de/tag/deutschland
https://forumgeopolitica.com/de/tag/grossbritannien
https://forumgeopolitica.com/de/tag/russland
https://forumgeopolitica.com/de/tag/nato-1
https://forumgeopolitica.com/de/tag/dostojewski-fjodor
https://forumgeopolitica.com/de/tag/tolstoi-leo
https://forumgeopolitica.com/de/tag/tschechow-anton
https://forumgeopolitica.com/de/tag/gorki-maxim-1
https://forumgeopolitica.com/de/tag/puschkin-alexander
https://forumgeopolitica.com/de/tag/jewtuschenko-jewgeni
https://forumgeopolitica.com/de/tag/jawlensky-alexej-von
https://forumgeopolitica.com/de/tag/malewitsch-kasimir
https://forumgeopolitica.com/de/tag/repin-ilja
https://forumgeopolitica.com/de/tag/prokofjew-sergej
https://forumgeopolitica.com/de/tag/schostakowitsch-dmitri
https://forumgeopolitica.com/de/tag/tschaikowsky-pjotr
https://forumgeopolitica.com/de/tag/eu-3
https://forumgeopolitica.com/de/tag/goethe-johann-wolfgang-1
https://forumgeopolitica.com/de/tag/heine-heinrich-1
https://forumgeopolitica.com/de/tag/beethoven-ludwig-van-1
https://forumgeopolitica.com/de/tag/lortzing-albert-1
https://forumgeopolitica.com/de/tag/schiller-friedrich-1
https://forumgeopolitica.com/de/tag/rousseau-jean-jacques-1
https://forumgeopolitica.com/de/tag/kafka-franz-1
https://forumgeopolitica.com/de/tag/kraus-karl-1
https://forumgeopolitica.com/de/tag/italien
https://forumgeopolitica.com/de/tag/polen
https://forumgeopolitica.com/de/tag/analyse

